ISSN: 0975-833X

Available online at http://www.journalcra.com

International Journal of Current Research
Vol. 18, Issue, 01, pp.35861-35864, January, 2026
DOI: https://doi.org/10.24941/ijcr.50061.01.2026

INTERNATIONAL JOURNAL
OF CURRENT RESEARCH

RESEARCH ARTICLE

ROLE DES CHEFS TRADITIONNELS ET PLACE DE LA FEMME EN MILIEU LAKA AU SUD DU TCHAD

*Meusngar Gédéon and Gondjessabé Mackaye

Département d’Histoire, Université de Doba, Tchad

ARTICLE INFO ABSTRACT

Article History:

Received 16" October, 2025
Received in revised form

12" November, 2025

Accepted 18™ December, 2025
Published online 30™ January, 2026

Keywords:
Chefs traditionnels, tache, terre, initiation,
femme

*Corresponding author:
Meusngar Gédéon

Cet article se propose de ressortir la tache des différents chefs traditionnels et de connaitre la place de
la femme dans la société laka.Ce travail procéde essentiellement des données de terrain et de la
documentation écrite. Les informations collectées, brassées et traitées suivant la méthode de
traitement qualitatif montrent qu’au pays laka, I’on trouve le chef de terre, le chef d’initiation, le chef
de village et que la place de la femme est fonction de son statut.

Copyright©2026, Meusngar Gédéon and Gondjessabé Mackaye. 2026. This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution
License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.

Citation: Meusngar Gédéon and Gondjessabé Mackaye. 2026. “Role des chefs traditionnels et place de la femme en milieu laka au sud du
Tchad”. International Journal of Current Research, 18, (01), 35861-35864.

INTRODUCTION

Au Tchad comme dans d’autres pays africains, les sociétés sont
hiérarchisées et structurées bien avant l’arrivée des colonisateurs
européens. A la téte de ces sociétés hiérarchisées, se trouvent des
dirigeants ou chefs. Ces dirigeants sont appelés des autorités
traditionnelles ou chefs traditionnels et tiennent leur pouvoir de la
tradition (Weber, 1922 ; Tunga-Bau, 2010) et non de la création des
Etats coloniaux et postcoloniaux (Ray, 2003). Leurs roles ou leurs
taches sont dévolues et reconnues par I’ensemble de la société dans
laquelle ils vivent et doivent les assumer pour le bien-étre de la
population. IIs sont les gardiens de la tradition (Loada, 2014 : Azantsa
et Ndam, 2023 ; Meusngar, 2020; Meusngar, 2024). Dans la
répartition des taches traditionnelles au pays laka, il y a d’abord le
chef de terre qui veille sur la terre et sur tout ce qui s’y trouve, le chef
d’initiation qui s’occupe de 1’éducation et la formation des Hommes
et enfin, le chef de village qui s’occupe du volet administratif de la
population.Le sort de la femme est décidé aprés le décés de son
époux. Seront abordés dans ce travail, les aspects comme 1’historique
du peuple laka et les sous-groupes qui en découlent, le rdle des
différents chefs traditionnels et le statut de la femme.

METHODOLOGIE

La démarche méthodologique est accés sur les données orales et sur la
documentation écrite. Les données ont été collectées dans les 3 sous-
groupes laka qui sont: maingao, mang et bémour. Un questionnaire a
été ¢laboré et soumis aux groupes cibles composés des chefs de terre,
des chefs d’initiation, des chefs de village, des sages, notables et
griots. Les entretiens directs ont eu lieu et ont porté sur les aspects tels
que ’historique du peuple laka, les sous-groupes laka, les pratiques
culturelles, le role des différents chefs traditionnels et la place de la

femme dans la société laka. Un échantillon de 45 personnes a été
prélevé et suivant leur appartenance aux différents clans et selon leurs
ages. Les entretiens ont été enregistrés a 1’aide d’un appareil
enregistreur afin de les réécouter lors du traitement des données. Des
données collectées ont été confrontées, brassées et toilettées suivant la
méthode de traitement qualitatif. Ce qui a permis d’éliminer les
informations superflues et subjectives. Celles qui sont retenues
tiennent lieu des résultats de ce travail.

RESULTATS

Historique et subdivision des clans laka: il est difficile de situer
dans le temps et dans I’espace avec exactitude, 1’origine des Laka.
Selon Cheikh AntaDiop (1959),les Laka se rencontrent chez les
Nouers du Haut Nil, chez les Sara du Logone et au Nord Cameroun.
Pour Raymond Boyd (1974), le Laka est la langue de Pandjaba parlée
au village Touboro, et que les habitats de ce village (en réalité un
ensemble de trois villages proches 1’un de 1’autre) ont migré a une
date récente d’un endroit situé beaucoup proche de la frontiere
tchadienne. Et enfin, Emile Mbayo, étudiant a 1’Université de
N’Djamena, sous la direction du Dr Ndinalbaye, menait des
recherches sur son ethnie laka afin de faire son exposé. Voici ce qu’il
a retenu: « Unanimement, mes parents Laka affirment qu’ils sont
partis du Haut Nil et par migration, ils se retrouvent a la cime de
I’équateur avant de peupler le plateau de I’Adamawa»'. Ces
informations corroborent les résultats des travaux de Cheikh Anta
Diop qui attestent qu’on retrouve les Laka dans le Haut Nil parmi les
Nouers (actuelle République du Sud Soudan), dans la cour des
Pharaons en Egypte ancienne comme des guerriers, dans le Plateau de

'Mbayo Emile est un Laka, originaire du clan « Maingao » qui s’était renseigné
aupres des ressortissants laka vivant a N’Djamena en vue de faire son exposé.



35862 M,

gar Gédéon and Gondj

bé Mackaye, Réle des chefs traditionnels et place de la femme en milieu laka au sud du Tchad

I’Adamawa et au sud du Tchad (Diop, 1954). Au regard de ces
témoignages, I’on sait que les Laka ont migré vers leur emplacement
actuel, repoussés vers le Sud par I’expansion peule?. Il est vrai que les
peuples africains actuels sont le fruit d’une longue migration (Diop,
1954, op. cit), ce qui fait retenir qu’apres leur migration, les Laka font
partie actuellement des peuples d’Afrique Centrale. Quelques milliers
vivent également dans le Nord du Cameroun (les départements du
Mayo Rey, de la Bénoué, de I’Adamawa, de la Vina et dans la ville de
N’Gaoundéré), au Nigeria et en R.C.A. La littérature ethnographique
du passé ainsi que les diverses archives coloniales et militaires
francaises ou allemandes révélent une polysémie du mot laka employé
par les Peuls a tel point qu’on peut se demander s’il désigne bien le
méme groupe ethnique. Au terme de ses travaux de recherches,
Frangoise Nozati conclut (2001) qu’il pourrait s’agir de «deux
nébuleuses » ethniques distinctes 1'une géographiquement (et
culturellement peut étre) proche des Sara, I’autre proche des Pana et
Mboum.

Selon les caractéristiques physiques, 1’accent (le parler) des individus
et les habitudes, les Laka se subdivisent en 5 sous-groupes: les
Bemour, les Goula, les Mangs, les Maingao et les Pai.

e Les Bemour: ils se distinguent par la lourdeur de leur langage,
leur hésitation dans la prise de décision, leur incertitude devant un
fait concret et réel mais aussi, par leur discrétion ;

e Les Goula: ils sont des riverains, montagnards et trop réservés
que leurs voisins;

e Les Bemour: ils parlent avec un accent particulier qui
s’apparente a ceux de Tapol et Beinamar, peuplades du Logone
Occidental ;

e Les Mangs (Mangues): le nom découle du mot « manga » en
laka qui signifie en frangais une région aride, marquée par
I’absence d’eau. Ce manque d’eau fait que les pangolins soint
nombreux dans cette zone. Les Mangs sont obligés de faire de
longues distances pour s’approvisionner en eau. Le sol contient de
latérite et riche avec une bonne couverture végétale, disponible
pour une bonne agriculture mais aussi, propice a 1’élevage. Ils
sont trés courageux, combatifs et déterminés. Ils ont un lien
linguistique avec leurs voisins les Ngambay; Les Maingao : le
terme « maingao » signifie en francais le Beau. Le beau des beaux
est le Maingao, s’exclament-ils les Laka! Ils sont tres rusés, pleins
d’astuces et d’orgueil. Bien robustes et au teint bien noir, ils
aiment ’¢légance et I’esthétique. Ils développent au quotidien la
culture de la parure. Les Maingao sont ingénieux, guerriers,
chasseurs, agriculteurs et pécheurs occasionnels car le terroir
maingao n’a pas des cours d’eau permanents. Ils cultivent
toujours la sens de I’harmonie;

e Les Pai: ils ne sont pas nombreux et habitent dans la forét
arborée. Trop dociles et pacifiques, ils ont une bonne organisation
sociale héritée depuis le Haut-Nil auprés des Pharaons et des
Nouers dont les Laka sont une branche. Les Pai sont trés ouverts,
accueillants et leur parler est apparenté a celui des Kaba voisins.

La communauté laka est structurée et vit sous la direction des chefs
dont les roles sont bien définis.

Le role des chefs traditionnels

Les chefs traditionnels sont de plusieurs ordres et leurs roles varient
d’un chef & un autre suivant les domaines de compétence. Sont définis
ici, le role du chef de terre, du chef d’initiation et du chef de village.

Le chef de terre: selon un adage populaire en milieu laka, un chef
doit avoir de « longues oreilles et de gros yeux » pour écouter et voir
ce qui se passe au loin. C’est dire que le chef de terre est entouré de
conseillés qui peuvent l’orienter dans ses jugements liés a

Les Laka sont 1’un des peuples qui ont opposé une résistance a 1’influence
musulmane menée par I’équipe d’Ousman Dan Fodio dans la région de
I’Adamawa. Les peuples qui refusent de se convertir a I’islam et dépassés par
les persécutions, fuient pour se mettre a 1’abri des envahisseurs peuls. C’est
aussi le cas des Laka.

I’occupation des portions de terre, dans ses décisions et bien suivre
leurs applications sur le terrain. Ainsi, il est désigné parmi la
descendance de ceux qui ont occupé premicrement le territoire
(Sakandé, 1997) et ce, suivant les critéres trés intrinséques du cercle
des anciens. Il est chargé de veiller et protéger le patrimoine commun
qui est la terre des aieux. Il doit aussi entretenir de bons rapports avec
les voisins; s’assurer de I’acces a la terre sans querelles ni litiges. 1l
est ’ordonnateur principal des rites périodiques et annuels relatifs a la
terre (les semailles, la moisson, la chasse et la péche collectives...).
Que ce soit les semailles, la moisson, la chasse et la péche collectives,
les gens attendent ’ordre et le geste du chef de terre. C’est lui qui
donne le coup d’envoi. De ce fait, il est un chef temporel et spirituel
du clan. A ce titre, il est considéré comme « un prétre » qui sert de
courroie de transmission entre le monde des vivants et celui des
ancétres (Maud, 2014 ; Tangara, 2017 ; Zanga et Koulibaly, 2003 :).
Les rites et les sacrifices organisés étaient d’offrir aux ancétres ce don
ils ont besoin afin d’obtenir leur bénédiction, un bon rendement
agricole par exemple. Il implore «le Sou», (dieu des Laka)
d’¢éloigner tout malheur qui s’abattrait sur le village et d’apporter la
paix et la quiétude dans sa circonscription. Son pouvoir est bien limité
sur le territoire hérité des ancétres et reconnu par tous les voisins.
Suivant leur importance dans la société, le chef de terre est suivi du
chef d’initiation.

Le chef initiatique: il est le chef d’un monde bien opaque. II régne
sur un grand empire des ténébres. Le chef initiatique est assisté d’un
adjoint appelé « Ngatouga », d’un batteur de tam-tam « ndjedalé » et
d’un chanteur « ndjepa ». L’art de I’initiation ne se transmettait pas
forcément de pére en fils. L’initiation, le laou et le beul chez Les-
Laka, est la formation et I’éducation des jeunes gargons et filles ayant
atteint 1’dge de la puberté. A une époque reculée, la période de la
formation en brousse s’étale sur toute une année. De nos jours, elle est
réduite a trois mois pour permettre aux jeunes initiés de reprendre les
cours dans des écoles primaires, secondaires et universités. Au cours
de cette formation ancestrale étoffée des rudes épreuves, il est
enseigné aux initiés 1’endurance, le sens de la responsabilité et du
discernement, le mode de pensée laka, la discrétion, le savoir-faire et
le savoir-vivre, I’écart vis a vis des femmes et des non-initiés.

En plus de cela, il faut relever que chez le Laka, la religion, la
croyance, la magie et la médecine traditionnelle sont intimement liées.
Le Laka a toujours cru en des étres trés puissants, en des forces
surnaturelles et tous les phénoménes qui 1’entourent sont des
manifestations de la croyance, c’est pourquoi il les redoute et leur
voue un culte. La vie des Laka est rythmée par de nombreux rites et
organisée en de nombreuses associations, véritables école de vie
qu’on désigne aujourd’hui sous le fallacieux préjugé de « sociétés
secrétes » ou tout simplement des « sectes » par les religions révélées
et I’école étrangere (frangaise). Ces associations régissaient souvent la
vie d’une tribu enticére et étaient caractérisées par la pratique de la
circoncision sous le nom de « Ganza » uniquement pour les jeunes
garcons. L’excision des jeunes filles n’existe pas au pays Laka. Le
ganza, d’apres les anciens, était pratiqué dans un but d’hygiéne mais
en réalité, les fondements sont profonds. C’est une phase préliminaire
a D’initiation. Ces pratiques initiatiques (laou, beul, ganza) constituent
des rites de passage marquant la fin de I’enfance. C’était la
renaissance de 1’individu (Jaulin, 1971), une étape importante de sa
vie, une phase du passage a la responsabilité d’un futur pére qui doit
du respect a la tradition de ses ancétres. Pour le jeune gargon, c’était
une école d’endurance physique et morale, une école de maitrise de
soi, une école ou régnent 1’autoritarisme des anciens, la dictature y
frisait méme la méchanceté, la cruauté pour les impolis et les
récalcitrants. Car le jeune garcon deviendra I’héritier et le gardien de
la tradition, pour cela, il doit assurer la pérennisation de la société,
donc il lui faut la vertu d’un homme responsable pour sa future tache.
Le laou, le beul et le ganza se pratiquent dans des camps isolés loin du
village a proximité d’un cours d’eau pour éviter tout regard impur et
profane. C’est cette précaution qui leur ont valu faussement le nom de
« sociétés sécrétes » ou de « sectes ». Ces pratiques s’inscrivent dans
la cosmogonie de I'univers laka. Le chef initiatique, le nganinga, fait
peur et fait trembler les gens a son passage. C’est la mort
personnifiée. C’est un homme plein de fétiches. A sa mort, il est



35863

International Journal of Current Research, Vol. 18, Issue, 01, pp.35861-35864, January, 2026

trainé par terre pour étre enterré. Par le passé, disait notre grand-pere
Toloumboy Pierre, « Nganinga » de son état:

Ces gens disparaissent sans laisser de moindres traces. C’est le cas de
nganinga Makouga de Dodangl®. Ils sont trop craints, redoutables et
renommés au-dela de leur terroir. Ce sont les cas de nganinga Guedbedje de
Laoukouei masse et de nganinga Dongueou de Gadjibian. Mais ce dernier est
inhumé aprés sa mort conformément a la tradition judéo-chrétienne voulue par
son frére Djekompté Michel, bien sir converti au christianisme un peu t6t. Cet
acte n’a pas plu a bon nombre des Laka car il est en contradiction avec les
traditions du milieu qui auraient voulu que les obseques se déroulent en dehors
de I’église, des enfants, des non-initiés et des femmes®. Le dernier chef
traditionnel étudié dans le cadre de ce travail est le chef de village.

Le chef de village: c’est une création récente de la colonisation. Le
chef de village est choisi parmi les personnes issues de la lignée de la
chefferie de la localité¢ (CEFOD, 2013) et joue le role d’interface entre
sa population et I’administration. Il représente 1’Etat au niveau
villageois. Il a toujours 1’onction du chef de terre. Il faut un homme
initié, courageux, combatif, discret et respectueux des us et coutumes
pour assumer cette tiche. Apres la mort du chef, le collége des
anciens se réunit pour désigner un des fils du défunt. En cas de
contestation, il est procédé au vote. Le chef de village s’appuie sur :
Gondjé, un premier ministre ; Ngana, ministre de 1’intérieur ;Padja
mbeur, ministre de la communication ; Nefoua, 1’organisatrice des
femmes ;Nganinga, chef initiatique, sorcier et ministre de la santé.
Toutes ces organisations de la société se font tout en tenant compte de
la femme.

La place de la femme au pays laka

Dans les us et coutumes laka, la femme est un étre « impur » du fait
de ses menstruations. De ce fait, le Laka cultive une certaine
discrétion envers la femme. Elle n’est pas mise au parfum de certains
secrets, non autorisée a certains rites et sacrifices. Et son mari lui
cache toujours ses « fétiches », parce que impure, elle peut rendre
inefficace lesdits fétiches. De méme, la jeune fille, a sa premiére
grossesse, doit vivre cachée, car le Laka, pécheur et chasseur,
considere la premiere grossesse comme un malheur, une malchance.
C’est bizarre, difficile a expliquer mais c’est ce qui se passe dans le
terroir laka et un peu partout d’ailleurs dans les communautés du Sud
du Tchad. En dépit de ces « stigmates », la femme occupe une place
centrale, notamment dans la continuité de la lignée. Elle joue un grand
role dans les activités socio-économiques et traditionnelles,
participant a la vie du groupe et au progrés de la communauté. Son
importance est reconnue a travers son role de mére gardienne du foyer
et de participante active a la vie sociale et économique. En dehors de
son role de procréatrice et de gardienne de la lignée, la femme laka se
démarque comme une bonne éducatrice de ses enfants. Elle excelle
dans les petits commerces. En matiére de litige, a travers son mari ou
ses fréres, elle fait un travail de « sous- marin » dans la médiation
entre les parents en conflits ou des couples en séparation. Elle arrive a
trouver le plus souvent des solutions aux problémes qui divisent les
parents ou les foyers. C’est pourquoi la société laka valorise la
contribution de la femme a tous les niveaux, reconnaissant son role
nécessaire dans la famille, dans 1’économie et dans la société en
général. C’est une mére-conseillére. Fort de tout cela, la femme laka
est envoyée aussi a I’initiation avec un temps limité et des traitements
moindres que les gargons. En tant que membre de la famille et du
clan, I’acces a la terre lui est reconnu par ses parents. Lorsqu’elle est
mariée, sa portion qui lui est réservée reste toujours garantie. Une fois
dans son foyer, elle fait partie intégrante et comptée comme membre
de sa belle-famille. Elle dirige et gere avec son époux les affaires
familiales. Les biens de son mari lui appartiennent mais lorsque le
mari décéde, une condition se pose. Si la veuve veut conserver les
avantages liés a son mariage, elle est obligée de vivre le veuvage
jusqu’a sa mort. Elle devient par-1a, chef de ménage. La société laka
tolére encore lorsque la veuve se remarie avec un des fréres ou cousin
germain de son mari défunt. Elle pourra encore bénéficier de certains

*Makouga est le premier chef initiatique du clan maingao. Il est en méme temps
le patriarche des « Maingao ». Il a miraculeusement disparu et personne n’a vu
sa tombe.

“Témoignage de Toloumboy Pierre, chef d’initiation au pays laka,
principalement du sous-groupe maingao.

avantages. Dans le cas ou la veuve décide de se remarier en dehors de
la famille de son défunt mari, elle doit quitter son ancien foyer et tous
les biens lui sont retirés. Cependant, la visite de ses enfants lui est
autorisée.

DISCUSSION

La présente étude qui porte sur le role des chefs traditionnels et la
place de la femme en milieu laka au sud du Tchad, a été menée sur un
échantillon de 45 personnes choisies dans les clans maingao, mang et
bémour. Ainsi, les enquétes menées ont montré que le peuple laka a
son origine depuis la région du haut Nil (Diop, 1954 ; Boyd, 1974).
Pour leur culture et leur parler, nos résultats corroborent ceux de
Frangoise Nazati (2001) qui attestent que les Laka sont proches des
Ngambay dans le Logone Occidental. Les résultats prouvent que les
Laka vénerent par le passé, une divinité appelée « Sou » comme font
les Hadjerai avec leur « Margai » (Meusngar et al, 2025). Cette étude
a de ’avantage du fait qu’elle a été menée par les fils du terroir qui
maitrisent le milieu laka. Les limites de ce travail sont dues aux
renseignements moins riches du coté des chefs d’initiation qui ne
peuvent tout livrer car le secret de ’initiation ne peut étre dévoilé ou
deécrit.

CONCLUSION

Au terme de cetravail, il convient de dire que les Laka ont émigré
depuis la région du Nil pour leur emplacement actuel (Logone
Oriental). Culturellement et linguistiquement, les Laka sont proches
des Ngambay, des Kaba et appartiennent au groupe Sara. Leur
structure sociale fait ressortir les chefs de terre, les chefs d’initiation
et les chefs de village. Pour transmettre les valeurs de leur tradition
aux progénitures, ils passent par I’initiation (laou, beul, ganza). Le
chef de terre est le sacrificateur de la société laka. Il veille sur sa
population et prie « le Sou » pour la protection et le bien-étre de sa
population. Bien que stigmatisée, la femme occupe une place
importante dans la société laka. Aujourd’hui, ’on constate que les
rites, les sacrifices, les incantations et les formules du chef de terre
tendent a disparaitre cédant ainsi la place aux prieres chrétiennes
jugées meilleures et valables que les traditions ancestrales.

REFERNCES

Azantsa Tsopfack Rubens et NdamSoulemanouNgandamuen, 2023, «
Chefs traditionnels et militantisme politique au Cameroun »,
International Multilingual Journal of Science and Technology
(IMJST), vol.8, issue 12, pp.6870-6884.

Boyd Raymond, 1974, «Etude Comparative dans le groupe
Adamawa », Journal des Africanistes, 49, 2 (1979), Compte
Rendus, pp. 163-185.

Centre d’Etude et de Formation pour le Développement, 2013,
Recueil des textes relatifs aux autorités traditionnelles et
coutumieres au Tchad, Collection « Le droit par les textes »,
N’Djamena, CEFOD.

Cheikh Anta Diop, 1954, Nations négres et Culture, Paris, Présence
Africaine.

Cheikh Anta Diop, 1959, [’Unité Culturelle de I’Afrique noire, Paris,
Présence Africaine.

Cheikh Anta Diop, 1977, Parenté génétique de ['Egyptien
pharaonique et des langues négro-africaines, Paris, Présence
Africaine.

Jaulin Robert, 1971, La mort sara : l'ordre de la vie ou la pensée de
la mort, Paris, Editions Plon.

Loada Augustin, 2014, Les Burkinabé préférent 1’impartialité
politique de leurs chefs traditionnels, Afro Barométre. Note
d’Informative, n°150.

Maud Gauquelin, 2014, De la royauté sacrée a la pluralité religieuse
chez les Moundang du Tchad au Nigeria : Stratégies locales,
connexions transnationales, Thése de Doctorat en Anthropologie
sociale et ethnologie, Paris, Ecole Pratique des Hautes Etudes,
528 p.



35864

Meusngar Gédéon and Gondjessabé Mackaye, Role des chefs traditionnels et place de la femme en milieu laka au sud du Tchad

Meusngar Gédéon, 2020, Réformes administratives, dynamique de la
chefferie traditionnelle et mutations socioéconomiques dans le
canton de Madiago au Tchad de 1936 a 2012, Theése de Doctorat
en Histoire, Université de Ngaoundéré, 378 p.

Meusngar Gédéon, 2024, « L’importance de la chefferie traditionnelle
dans 1’administration d’Etat moderne en Afrique: le cas du Tchad
», Les Editions Francophones Universitaires d’Afrique, pp.139-
159.

Meusngar ~ Gédéon,  Souleyman  Abdoulaye = Adoum et
AdjougoultaKoboyThéophilas, 2025, «Margai, un Dieu au
service de son peuple », Revue Africaine des Sciences Sociales.
« Pensées Genre. Penser Autrement », Vol.5,N° 8, pp. 1-14.

Nozati Frangoise, 2001, Les Pana de Centrafrique, une chefferie
sacrée, Paris, ’Harmattan.

Ray Donald 1., 2003, «Rural Local Governance and Traditional
Leadership in  Afro-Cabribbean: Policy and Research
I implications fromAfrica to the Americas and Australasia », in D.
Ray and P. S. Reddy, eds.,Grass-rootsGovernance ?Cheifs in
Africa and the Afro-Caribbean. Calgary : University of Calgary.

Sakandé Jean-Marie, 1997,Chefferie traditionnelle et pouvoir
moderne au plateau Mossi, Mémoire de ’ENAM, Ouagadougou.

Tangara Kamory, 2017, « Pratiques et croyances religieuses a travers
la fiction : I’importance des divinités dans noces italiques de
Seydou Badian », Revue malienne de Langues et de littératures,
N° 001, pp. 114-124.

Tunga-Bau Mambi, Héritier, 2010, Pouvoir traditionnel et pouvoir
d’Etat en République Démocratique du Congo : Esquisse d’une
théorie d’hybridation des pouvoirs politiques, Khinshasa,
MEDIASPAUL.

Weber Max, 1922, Economie et société, University of California,
Press.

Zanga Youssouf Sanogo et Koulibaly Nabé-Vincent, 2003, «
Croyances animistes et développement en Afrique subsaharienne
», Horizons philosophiques, Vol. 13, N° 2, pp. 139-152.

skeosk skok skokosk



